
 

1 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

TEXTO 2 
 

Micro e Macroprocessos: Gênero, patriarcado e violência 
 

 Ao discutir a temática da violência doméstica mobilizamos um arcabouço conceitual 

bastante denso e, portanto, é essencial trabalhar algumas definições acerca do que cada um destes 

elementos significa e como pode nos ajudar a compreender as questões que estamos tratando, pois 

situar o contexto que legitima e naturaliza certos comportamentos e disposições é fundamental 

para a compreensão de como e porque determinados comportamentos violentos acontecem com 

recorrência e de que forma eles guardam certa semelhança em suas práticas e pretensas 

justificações.  

Ao longo deste módulo iremos refletir sobre a categoria gênero, sobre o patriarcado 

enquanto sistema simbólico de dominação a fim de ampliar nosso olhar sobre as categorias 

violência e família que já foram introduzidas no módulo anterior, mas que serão revisitadas ao longo 

de todo curso. Na medida do possível, buscarei correlacionar os conceitos1 de modo a articular o 

plano coletivo e o individual nas reflexões para que ao pensar o universal ou social possamos 

                                                           
1 Lembremos que todo este arcabouço simbólico ao qual estamos nos propondo voltar nosso olhar modela tanto a 
forma de pensar e agir dos sujeitos para quem nossas ações são direcionadas, quanto o nosso olhar para estas pessoas 
e o contexto onde se inserem. Portanto o exercício de reflexão acerca destas questões deve operar em um movimento 
de internalização e externalização do olhar. Em que medida o machismo, sexismo modela o meu modo de pensar 
determinadas questões e é a referência para as minhas atitudes tanto na dimensão pessoal quanto profissional? Por 
exemplo: se eu sou uma mulher que foi educada dentro de um modelo machista e patriarcal rígido no âmbito familiar 
e espelho estas condutas em meu ambiente doméstico me submetendo ao meu marido terei condições de me 
questionar acerca de como este modelo forma um lastro para a prática da dominação masculina sendo o epicentro 
gerador de diversas violências praticadas contra crianças, adolescentes e mulheres que eu atendo no meu local de 
trabalho?  

“A força da ordem masculina pode ser aferida pelo fato de que ela não precisa de justificação: a visão 

androcentrica se impõe como neutra e não tem necessidade de se enunciar, visando sua legitimação. A 

ordem social funciona como uma imensa máquina simbólica, tendendo a ratificar a dominação masculina 

na qual se funda: é a divisão social do trabalho, distribuição muito restrita das atividades atribuídas a cada 

um dos sexos, de seu lugar, seu momento, seus instrumentos... (BOURDIEU, 1998:15)”. 



 

2 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

enxergar suas influências no plano individual ou pessoal e, do mesmo modo, ao pensar o individual 

possamos perceber o que há de estrutural e modelado socialmente na forma como as relações se 

estabelecem. Nas palavras de Saffioti (2015:14) “Trata-se de microprocessos, assim como de 

macroprocessos, operando nas malhas fina e grossa, ‘uma sendo o avesso da outra, não níveis 

distintos (Saffioti, 1999:86).”  

 A família e o lar são frequentemente descritos como o lugar de proteção, cuidado e afeto. 

Estas imagens caracterizam o espaço doméstico como um lugar simbólico e concreto com contornos 

muito bem definidos em termos de sua condição primordial. Contudo a família além de ser este 

lugar da afetividade e da proteção também é um lócus onde se estabelecem conflitos, tensões, 

violências e inseguranças. A dessacralização da família é um processo que exige uma reflexão 

contínua e desconstrução do imaginário que a coloca acima de qualquer suspeita. O ambiente 

doméstico é o palco onde se exercem as relações de poder que estruturam as desigualdades sociais 

entre os sexos. É onde padrões e normas fundamentadas de hierarquias de gênero são 

primordialmente reproduzidas e perpetuadas na vida de mulheres, homens, crianças, adolescentes, 

jovens e idosos.  

 Em decorrência disto o movimento feminista, em suas diversas vertentes, foi pioneiro em 

debater e dar visibilidade às violências cometidas contra mulheres, crianças e adolescentes no 

âmbito da família ancorando seus argumentos na correlação entre tais acontecimentos e o exercício 

do poder2 masculino nestes espaços. Para compreender a dinâmica que define vítimas e agressores 

e as interações entre eles no contexto doméstico é necessário entender como se dão as relações de 

poder estabelecidas na convivência dos sujeitos neste espaço.  

 

                                                           
2 Como bem destaca Foucault, em Microfísica do poder, (1981, p. 183-184): O poder deve ser analisado como algo que 

circula, ou melhor, como algo que só funciona em cadeia. (...) O poder funciona e se exerce em rede. Nas suas malhas 

os indivíduos não só circulam mas estão sempre em posição de exercer este poder e de sofrer sua ação; nunca são o 

alvo inerte ou consentido do poder, são sempre centros de transmissão. Em outros termos, o poder não se aplica aos 

indivíduos, passa por eles. (...) Efetivamente aquilo que faz com que um corpo, gestos, discursos e desejos sejam 

identificados e constituídos enquanto indivíduos é um dos primeiros efeitos de poder. Ou seja, o indivíduo não é o outro 

do poder: é um de seus primeiros efeitos. O indivíduo é um efeito do poder e simultaneamente, ou pelo próprio fato 

de ser um efeito, é seu centro de transmissão. O poder passa através [sic] do indivíduo que ele constituiu”. 



 

3 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

"Mas afinal que gênero é esse?": gênero como uma categoria analítica que colabora com a análise da 

violência doméstica ou familiar 

Segundo o Dicionário Aurélio da língua portuguesa 

a palavra gênero pode ter diversos significados, sendo o 

seu primeiro “Grupo de espécies que entre si têm certas 

analogias” e em segundo lugar temos a designação 

“Classe”. Nesse sentido seriam homem e mulher duas 

“espécies” pertencentes à “classe” humana? Sigamos com 

os demais significados possíveis da palavra no Dicionário: 

modelo, gosto, feitio, maneira, modo, qualidade, força, 

calibre, estilo. Neste ponto chegamos em uma acepção da 

palavra um pouco mais detalhista, relacionada à linguística: 

“Propriedade de algumas classes de palavras, 

notadamente substantivos e adjetivos, que apresentam 

contrastes de masculino, feminino e por vezes neutro, que 

podem corresponder a distinções baseadas nas diferenças 

de sexo”. Note que a definição acima apresentada aponta 

que as classes de palavras apresentam contrastes entre 

masculino e feminino que podem corresponder a distinções baseadas nas diferenças de sexo e, além 

disso, introduz o termo neutro, um conjunto de palavras que não se refere a nenhum dos dois outros 

grupos em específico. Logo após esta denominação vemos o seguinte “Conjunto de propriedades 

atribuídas social e culturalmente em relação ao sexo dos indivíduos”. De posse deste conjunto de 

definições da palavra gênero podemos então nos aproximar daquilo que nos interessa no escopo 

das discussões aqui desenvolvidas.  

 Como podemos notar pela simples pesquisa no Dicionário a palavra gênero pode suscitar 

diversas interpretações, visto que pode significar um conjunto variado de coisas e ainda assim pode 

ser agregado ao significado de determinadas disposições sociais e costumes que são social e 

culturalmente atribuídos. Se pensarmos este conceito do ponto de vista da linguística devemos 

observar que as palavras têm significados que provém de representações culturais dominantes, ou 

CONCEITO DE GÊNERO 

O conceito de gênero está longe de 
conter uma definição unânime. As 
abordagens e definições seguem 

um considerável leque de 
possibilidades. Para fins de 

entendimento de como este 
conceito é utilizado ao longo do 
curso vale salientar que a autora 

reconhece seu valor enquanto uma 
categoria analítica. Dito de outro 
modo, gênero “é bom para nos 
fazer pensar”. Contudo, mais do 

que isso gênero é um recurso 
teórico-metodológico para 

compreender as hierarquias que 
fundamentam as desigualdades 
entre homens e mulheres e suas 
consequências. Compreendemos 

que as relações de gênero são, 
fundamentalmente relações de 
poder, como bem pontua Joan 

Scott em seus estudos. 



 

4 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

seja, o poder de nomear deriva da hegemonia social de determinado grupo. Dito isto observemos o 

que diz o Dicionário Aurélio sobre as palavras homem e mulher: 

 

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Apenas observando a disparidade de tamanho entre os quadros, sem considerar seu 

conteúdo já é bastante evidente a assimetria entre as definições de ambos. Vemos que entre 

mulheres e homens existe uma diferença de pesos/poderes. Lembremos que, como foi dito 

anteriormente, a linguagem é uma expressão simbólica ancorada em relações sociais de poder, 

determinada por uma cultura hegemônica e os significados das palavras homem e mulher nos dão 

diversas pistas sobre quem está na posição dominante e quem está na posição subalterna.  

 Além disso ao observar a definição de homem fica evidente que ele é designado como sendo 

ele próprio o humano por excelência, sendo a condição de humanidade feminina derivada. Os 

HOMEM: 

Mamífero, primata, bípede, com 

capacidade de fala e que constitui o gênero 

humano; 

Indivíduo masculino do gênero humano 

(depois da adolescência); 

Humanidade, gênero humano; 

Cônjuge ou pessoa do sexo masculino com 

quem se mantém uma relação sentimental 

e/ou sexual; 

Pessoa do sexo masculino que demonstra 

força, coragem ou vigor; 

Abominável homem das neves: figura 

mítica da região dos Himalaias; 

Homem de Deus: homem bom; 

Homem de Estado: o mesmo que estadista; 

Homem de Neandertal: primata 

antropoide do paleolítico médio, que 

surgiu na Europa e na Ásia; 

 

MULHER: 

Pessoa adulta do sexo feminino; 

Cônjuge ou pessoa do sexo feminino 

com quem se mantém uma relação 

sentimental e/ou sexual; 

Mulher pública: meretriz 



 

5 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

homens possuem uma imagem completamente estável no qual referenciar suas experiências 

individuais, seu lugar é o de pai, provedor, forte e viril. Em relação à diminuta definição reservada à 

palavra mulher vale destacar que neste exíguo espaço que lhe foi destinado coube uma definição 

que sobressai. Além de duas definições bastante genéricas sobre a condição da mulher temos como 

fechamento: “mulher pública: meretriz”.  

Se a língua reflete a construção cultural do povo que a nomeia, englobando as características 

“comuns” ou “socialmente compartilhadas” e, deste modo, identifica os códigos sociais que 

orientam nossos comportamentos e atribui pesos diferenciados a homens e mulheres em suas 

acepções, vemos na língua uma expressão da desigualdade de gênero que atravessa a nós, 

indivíduos, as instituições sociais (estado, escola, igreja, direito, etc.), as normas e valores. Contudo, 

vale destacar que, a definição de mulher contida no Dicionário Aurélio encontra-se incompleta se a 

confrontamos com a construção simbólica que a circunda, pois “mulher” é uma denominação 

dicotômica. Se de um lado ela é representada como a “meretriz”, a “vadia”, “mulher da vida”, de 

outro, ela é tida como símbolo da “pureza”, a “virgem”, “mãe”. As mulheres não possuem uma 

imagem simbólica estável onde ancorar sua experiência individual. Em um momento são seres 

sagrados e logo em seguida são símbolo do pecado e da tentação.  

 É preciso entender como esta posição privilegiada do homem em nossa sociedade ancora 

comportamentos de dominação dentro do âmbito doméstico e familiar se traduzindo em 

comportamentos violentos. A categoria gênero nos ajuda a expor estas assimetrias, mas sozinha 

não dá conta da complexidade do contexto social que fundamenta e naturaliza as relações 

assimétricas que geram a violência contra mulheres, crianças e adolescentes. Para isso precisamos 

nos voltar para as bases estruturais da dominação masculina que é denominada através do termo 

patriarcado e seu par inseparável o machismo. Sobre isso vejamos o que destaca Freitas (2015, p. 

90): 

Na sociedade brasileira, como nas sociedades ocidentais, a masculinidade se configura 
ancorada no patriarcado e, portanto, nos valores presentes nesta organização de gênero. 
Sendo assim, ao homem se impõe o comportamento de “provedor”, não identificado com 
o feminino, agressivo, com necessidade de demonstrar força, competitivo, heterossexual, 
sexualmente potente e conquistador. 



 

6 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

Patriarcado e gênero são dois elementos 

constitutivos da estrutura de dominação masculina que 

pauta as relações em nosso contexto social. Estamos 

todas e todos imersos neste contexto e sendo 

influenciados ou confrontados por estas construções. A 

posição dominante do homem se estabelece pelo 

exercício do poder e este se efetiva através do uso da 

força, da violência.  

Ser o polo dominante e, portanto, o Eu em 

oposição ao Outro que congrega tudo aquilo que está no 

polo dominado significa exercer o controle sobre este Outro, em todos os aspectos e principalmente 

aqueles que denunciam a interdependência de ambos. Por exemplo, a continuidade da espécie 

humana depende da capacidade reprodutiva dos indivíduos, e a participação masculina no processo 

de concepção é de natureza pontual e limitada, sendo a mulher aquela que gera um outro ser 

humano e tem papel central no processo. Para controlar a prole e garantir que os frutos da 

concepção feminina sejam de sua descendência o homem submete a mulher ao seu controle. 

 Vale destacar que quando falamos em patriarcado estamos nos referindo à estrutura social 

que condiciona homens e mulheres à cumprir determinados papéis sociais. Apesar desta estrutura 

favorecer o homem no sentido de assegurar-lhe uma posição privilegiada em todos os âmbitos de 

sua existência desde a esfera do trabalho até o ambiente familiar este está tão condicionado às 

determinações patriarcais quanto as mulheres: 

É como se o homem tivesse obrigação de provar sua masculinidade através da violência; 
não lhe é permitido chorar, demonstrar seus sentimentos e afetos, ser homossexual, fraco, 
perdedor e passivo nas relações sexuais; ao contrário ele deve ser forte, corajoso, pai, 
macho, heterossexual, viril e provedor da família, dominador, destemido, determinado, 
autoconfiante, independente, agressivo, líder, enfim, é uma imposição da sociedade na 
representação do seu papel social (FREITAS, 2015 p.93) 

 

 Até o momento falamos sobre o conceito de gênero e como ele revela as assimetrias entre 

homens e mulheres e começamos a pensar sobre como estas assimetrias estruturam as relações 

sociais fundamentando a posição de dominação masculina através do patriarcado. Todas estas 

reflexões fundamentam um plano macrossocial que dá sentido ao que chamamos violência 

PATRIARCADO: 
Sistema social que fundamenta a 
dominação masculina através da 
submissão de mulheres, crianças, 
jovens e idosos; 
 

MACHISMO: 
Autoafirmação da identidade do 
homem através da demonstração 
de força (violência) através da 
virilidade, dominação e oposição ao 
feminino (BOURDIEU apud FREITAS, 
2015). 
 

 



 

7 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

doméstica, que é um fenômeno que se dá no plano microssocial. Deste modo é importante 

compreender como gênero/patriarcado/machismo se articulam e materializam no contexto social, 

nas relações interpessoais e, por conseguinte, no âmbito das nossas intervenções.  

Como já mencionado anteriormente a dominação masculina é exercida através de diversas 

estratégias, entre elas, o uso da força. Este uso é vivenciado de modos particularizados e tem 

características próprias, pois a violência masculina é socialmente enfatizada deste a infância através 

de diferentes condicionamentos. A este respeito observemos o quadro que se segue: 

  

Através do que observamos no quadro construído por Kaufman vemos que a condição 

masculina é alvo de um controle estrito acerca das possibilidades de expressão das emoções e há 

uma intensa pressão social no sentido dos comportamentos esperados. Ao mesmo tempo que a 

sociedade confere aos homens uma posição de privilégio dentro de seu ordenamento ela controla 

SETE “P” DA VIOLÊNCIA MASCULINA (KAUFMAN apud FREITAS, 2015:97-98): 

• Poder Patriarcal: sociedades dominadas por homens são estruturadas na hierarquia e 

violência de homens sobre mulheres e também sobre outros homens e na “auto-violência”, 

constituindo um ambiente que tem como principal função a manutenção do poder da 

população masculina; 

• Privilégios: as violências cometidas pelos homens não acontecem apenas devido às 

desigualdades de poder, mas também, a uma crença de merecimento de privilégios que 

devem ser concedidos pelas mulheres; 

• Permissão: a violência contra a mulher é abertamente permitida e até estimulada pelos 

costumes sociais, códigos penais e por algumas religiões. Do mesmo modo, a violência de 

homens contra outros homens é não apenas permitida, como também celebrada e banalizada 

em filmes, esportes e na literatura; 

• Paradoxo do Poder Masculino: para desenvolver seus poderes individuais e sociais, os 

homens constroem armaduras que os isolam do contato afetivo com o próximo e da arena 

do cuidado para os outros ou para ele mesmo; 

• Armadura Psicológica da Masculinidade: constituída a partir da negação e rejeição de 

qualquer aspecto que possa parecer feminino; 

• Pressão Psíquica: os homens são educados desde a infância para não experienciar ou 

expressar emoções e sentimentos como medo, dor e carinho. A raiva, por outro lado, é uma 

das poucas emoções permitidas e, assim, outras emoções são canalizadas por este canal;  

• Experiências Passadas: o fato de muitos homens crescerem observando atos de violência 

realizados por outros homens – muitas vezes seus pais – pode caracterizar tais situações 

como a norma a ser seguida. 



 

8 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

e limita sua possibilidade de ser e exercer o poder que lhe é reservado na medida em que ser homem 

significa sê-lo de determinada forma, obedecendo a determinados critérios e a partir de 

determinados comportamentos ditos como próprios do masculino. 

É preciso neste momento destacar um outro aspecto fundamental acerca do fenômeno que 

estamos abordando ao longo das reflexões deste curso que é o âmbito onde ocorrem as violências 

doméstica e familiar, a saber, o âmbito privado. O espaço doméstico é o nosso primeiro e primordial 

espaço de socialização. É onde adquirimos os referenciais sociais primários e onde apreendemos e 

internalizamos as representações socais do “masculino” e do “feminino”. Ou seja, é onde 

aprendemos o que significa ser homem e ser mulher. Fazer estas afirmações não implica em esgotar 

ou restringir ao âmbito doméstico o contexto desta aprendizagem ela permeia todos os espaços 

sociais onde estamos inseridos (escola, trabalho, espaços de lazer) estando contida nos conceitos 

normativos, nos comportamentos “esperados” e nas interpretações sobre o ser “homem” e ser 

“mulher” que perpassa cada um destes locais. Apenas é necessário enfatizar que formamos a base 

de referência acerca destas construções simbólicas a partir deste primeiro referencial que é o nosso 

lar. A forma como as condutas masculinas e femininas são operacionalizadas e internalizadas dentro 

da casa, pela família, fornece aos sujeitos um primeiro código com o qual eles podem se relacionar 

e confrontar as demais influencias que recebem nos espaços sociais. 

Precisamos nos questionar: como são construídas as oposições entre a esfera pública e a 

esfera privada e como elas dão suporte à um amplo exercício da dominação e consequente violência 

no espaço do lar? Qual a privacidade que é construída e protegida?  

Se a Política de Assistência Social tem como uma das principais diretrizes norteadoras do seu 

trabalho social a matricialidade sociofamiliar isto implica que sua atuação se volta diretamente para 

a dimensão privada das relações sociais dos indivíduos isso significa que precisamos compreender 

o que vem a ser esta esfera privada e qual a correlação dela com o espectro mais amplo das relações 

sociais atribuídas à dimensão pública, bem como, o que fundamenta e legitima a intervenção 

estatal, através das diversas políticas públicas no que convencionamos tratar como uma esfera 

"particular" e "resguardada".  

Como bem coloca a autora Susan Moller Okin (2008, p. 305), quando trata da dicotomia 

público/privado, "A ausência de reflexão sobre gênero - especialmente sob duas formas, a 



 

9 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

negligência à realidade política das relações familiares e a linguagem 'neutra' - tem levado muitos 

teóricos, do passado e do presente, a reafirmar essa dicotomia sem levar em conta sua natureza 

patriarcal". Nós somos levados a afirmar e a tomar como natural esta divisão entre o público e o 

privado e não problematizamos seus usos e sentidos: 

Algumas vezes explicitamente, mas mais frequentemente de maneira implícita, perpetua-
se a ideia de que essas esferas são suficientemente separadas, e suficientemente 
diferentes, a ponto de o público ou o político poderem ser discutidos de maneira isolada 
em relação ao privado ou pessoal (OKIN, 2008,p. 305). 

 

A forma como definimos ou nos referimos à esfera privada se dá de forma variada, algumas 

vezes destacamos o controle da informação sobre o que ocorre neste espaço, as vezes evidenciamos 

a liberdade em relação ao direito à privacidade, em outros momentos nos referimos à liberdade em 

relação a interferência ou intrusão nas atividades ou decisões de alguém. Quando atentamos para 

as distinções entre público e privado podemos perceber que, conforme demonstra Okin (2008), 

estas terminologias são usadas para indicar ao menos duas distinções conceituais centrais. 

Público/privado é usado tanto para evidenciar a distinção entre Estado e sociedade, quanto para 

destacar a diferença entre vida pública e doméstica. Nestas duas distinções observamos que o 

Estado é (paradigmaticamente) público, assim como a família e a vida doméstica são 

(paradigmaticamente) privadas. Mas destacamos que a dicotomia público/privado possui mais de 

um sentido, vejamos, por exemplo, a situação da sociedade civil, que se encontra em uma posição 

intermediária. Em relação à primeira dicotomia (Estado/sociedade) sociedade civil pertence ao 

âmbito do "privado" das relações, já em relação à segunda dicotomia ela faz parte daquilo que 

denominamos esfera pública e deste modo "transita" entre ambas as dimensões conforme os usos 

empregados.  

Ao transpor estas discussões para o nível das relações interpessoais vemos que a esfera 

pública é constituída simbólica e praticamente como o espaço de atuação dos homens por 

excelência sendo responsáveis pelas ocupações econômicas e políticas, enquanto as mulheres 

estariam relacionadas à esfera privada como o cuidado, o trabalho reprodutivo e a domesticidade. 

Esses pressupostos geram efeitos de largo alcance na estruturação destas esferas.  

A exemplo do que foi posto no parágrafo acima a concepção moderna e liberal de 

privacidade a define como "direito dos indivíduos", sendo estes indivíduos com frequência 



 

10 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

explicitamente definidos como "adultos, chefes de família, masculinos3".  Disso derivam referenciais 

simbólicos acerca do poder exercido pelos homens em relação ao controle exercido sobre os outros 

membros da sua esfera privada – aqueles que por sua condição de sexo, idade ou condição de 

servidão eram vistos como legitimamente controlados por eles tendo sua existência limita à esfera 

de privacidade.  

 

 

Este é um conhecido slogan feminista de meados da década de 60 quem tem muito a ver 

com o que estamos discutindo na medida em que evidencia o caráter histórico das distinções entre 

público e privado que corroboram com a reprodução das desigualdades de gênero apresentadas 

como "naturais e inevitáveis", quando, na verdade, fazem parte da construção social das hierarquias 

entre homens e mulheres. Assim ao jogar luz sobre as implicações políticas daquilo que era 

considerado paradigmaticamente "não-político" as teóricas feministas trouxeram o âmbito 

doméstico para o rol das preocupações sociais e daí derivam as responsabilidades das políticas 

públicas, entre elas a Assistência Social, para com as implicações das ações estatais e seus efeitos 

na vida doméstica. 

Todas estas reflexões teóricas são elementos fundamentais para que possamos construir um 

arcabouço analítico capaz de orientar nossa abordagem e fundamentar as estratégias analíticas e 

práticas voltadas ao enfrentamento da violência familiar e doméstica. Compreender que a 

privacidade do âmbito familiar ao mesmo tempo que guarda estreita relação com a autonomia dos 

sujeitos acerca da constituição de suas relações afetivas e interpessoais também pode ser um 

elemento de encobrimento de diversas situações de abuso e violência deve ser alvo de um olhar 

atendo e desmistificado, pois, a sutileza entre proteção e violação reside nas ambivalências destas 

relações.   

 

 
 
 
                                                           
3 A respeito destas análises ver: Lorene Clark e Lynda Lange (1979); Jean Bethke Elsktain (1981); Susan Molle Okin (1979). 

"O privado é político!" 

 



 

11 

Conteudista: Juliana Cintia – Antropóloga, pesquisadora do Grupo de Estudos GEPERGES – Audre Lorde 

TEXTO 02 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 1981. 
 
FREITAS, Solange Bassetto. E agora José? Ideologias de gênero e autores de violência sexual contra 
crianças e adolescentes. Tese (Doutorado em Serviço Social) – Faculdade de Ciências Humanas e 
Sociais, Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Franca, 2015. 
 
GUEDES, Maria Eunice Figueredo. Gênero: o que é isso? Psicologia, ciência e profissão. Brasília, v.2, 
n.1, p. 5-11, 1995.  
 
OKIN, Susan Moller. Gênero, público e o privado. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 2, n. 16, 
p.305-332, ago. 2008. Trimestral. 
 
SAFFIOTI, Heilieth. Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2004. 
(Brasil urgente) 
 
SEMINÁRIO INTERNACIONAL FAZENDO GÊNERO 10. Autores de violência sexual contra crianças e 
adolescentes, gênero e representações sociais: uma reflexão necessária. Florianópolis: Anais 
Eletrônicos, 2013. p. 1-9 ISSN: 2179-510X.  
 
 
Site: 
 
Dicionário Aurélio: https://dicionariodoaurelio.com Acesso em: 09/01/2018. 
 

https://dicionariodoaurelio.com/

