
 

1 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

TEXTO 2 
 

Povos Tradicionais: de quem estamos falando afinal? 
 
 

 
 Diversos materiais com diferentes finalidades de estudo, pesquisa ou caráter informativo 

ressaltam a diversidade do nosso país enquanto uma de suas características mais sobressalentes. 

Quando nos apresentamos diante do mundo como Estado, como destino turístico ou como um 

povo é através do multiculturalismo que falamos sobre nós mesmos. Apesar desta diversidade ser 

esteticamente celebrada (ao menos superficialmente) ela não se traduz em reconhecimento dos 

direitos dos diversos povos e comunidades tradicionais que a compõem.  

 Grande parte destes povos e comunidades vive na invisibilidade, silenciados por pressões 

econômicas, fundiárias, processos de discriminação e exclusão social (MINAS GERAIS, 2014). Os 

processos de mobilização destas comunidades fizeram com que o Estado Brasileiro reconhecesse 

formal e juridicamente os “povos e comunidades tradicionais”. Contudo tal reconhecimento 

formal não é suficiente para que o conjunto da sociedade modifique seu olhar para estes 

segmentos da população. Aquilo que não reconhecemos no nosso horizonte semântico e 

simbólico está ausente do nosso campo de visão. Dito de outro modo, não enxergamos para além 

do que conhecemos e frequentemente é neste “não-lugar” onde se encontram os povos e 

comunidades tradicionais, estão fora do nosso campo de visão e não são alcançados pela nossa 

capacidade de intervenção. 

 As limitações impostas por estas barreiras simbólicas e culturais impactam diretamente a 

capacidade de acesso destas populações ao conjunto de políticas públicas aos quais têm direito. 

Neste sentido é importante adquirirmos “novas lentes” para enxergar nossos territórios de modo 

a não invisibilizar estes modos de ser, fazer e viver que, muitas vezes, fazem parte do nosso 

cotidiano, mas não temos abordado de forma adequada. 



 

2 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

 Os povos e comunidades tradicionais tem uma íntima 

relação com o território que habitam, que ocupam de modo 

permanente ou temporário é um elemento essencial de sua 

cosmologia1. O lugar onde vivem e a forma como se relacionam 

com este território são a base da organização social e cultural 

destes povos e comunidades. É a partir da relação que 

estabelecem com o lugar onde habitam que estas pessoas 

apreendem e se relacionam com o mundo, constroem as bases 

de seus conhecimentos e saberes, além de estabelecerem as 

formas de se relacionarem entre si e com os de fora.  

 Desde o início do processo de colonização2 que deu 

origem ao nosso país os povos originários sofrem pressões, são destituídos de seu território, 

dizimados de diferentes formas pelo modo de vida da sociedade ocidental. Os afro-brasileiros, por 

sua vez, vivem num contexto diaspórico, onde foram expropriados de todo o seu referencial 

cultural e territorial uma vez que seus descendentes foram trazidos à força para servirem de mão 

de obra escrava em nosso país. Ressalto tais elementos históricos pois é de fundamental 

importância que lembremos que estamos tratando de comunidades que precisaram criar 

estratégias de sobrevivência e autopreservação para resistir a todo um sistema de opressões que 

se atualiza, mas não cessa em ameaçar seus modos de vida. 

 É importante enfatizar esta relação dos povos e comunidades tradicionais com o território 

pois este conceito também é estratégico para a Política de Assistência Social. Como bem sabemos 

                                                           
1
 “O território implica dimensões simbólicas. No território estão impressos os acontecimentos ou fatos históricos que 

mantém viva a memória do grupo; nele estão enterrados os ancestrais e encontram-se os sítios sagrados; ele 

determina o modo vida e a visão de homem e do mundo; o território é também apreendido e vivenciado a partir dos 

sistemas de conhecimento locais, ou seja, não há povo ou comunidade tradicional que não conheça profundamente 

seu território” (MINAS GERAIS, 2014, p.12). 

2
 É importante destacar que do ponto de vista histórico estas comunidades e povos tradicionais são marcados pela 

exclusão sobretudo pela impossibilidade de acesso às terras ocupadas por eles tradicionalmente que foram em 

grande medida usurpadas por grileiros, fazendeiros, empresas, interesses desenvolvimentistas os mais diversos 

possíveis e, também, pelo próprio Estado (MINAS GERAIS, 2014).  

Territórios Tradicionais 

Espaços necessários a 
reprodução cultural, social e 
econômica dos povos e 
comunidades tradicionais, 
sejam eles utilizados de forma 
permanente ou temporária, 
observando, no que diz 
respeito aos povos indígenas e 
quilombolas, respectivamente, 
o que dispõem os arts. 231 da 
Constituição e 68 do Ato das 
Disposições Constitucionais 
Transitórias e demais 
regulamentações (Decreto nº 
6.040). 



 

3 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

a dimensão territorial é um elemento fundamental tanto para a gestão quanto para a execução 

dos serviços socioassistenciais. Podemos observar a centralidade do conceito de território em 

diversos documentos, orientações e normativas da Política de Assistência Social, como por 

exemplo, no trecho das Orientações da Vigilância Socioassistencial que destacamos a seguir: 

[...] a apropriação do conceito de território, tal como desenvolvido pelo geógrafo Milton 
Santos, permite compreender a forma como as relações sociais se materializam em um 
dado espaço. O território é muito mais do que a paisagem física ou o perímetro que 
delimita uma comunidade, bairro ou cidade. O território é o espaço recheado pelas 
relações sociais passadas e presentes, a forma específica de apropriação e interação com 
o ambiente físico, as ofertas e as ausências de políticas públicas, as relações políticas e 
econômicas que o perpassam, os conflitos e os laços de solidariedade nele existentes. Isto 
significa dizer que, em grande medida, as potencialidades ou vulnerabilidades de uma 
família ou indivíduo são determinadas pelo território no qual ela está inserida. Como 
consequência desta perspectiva, é necessário que o território em si também seja encarado 
como objeto de intervenção/atuação da política de Assistência Social, para além das ações 
desenvolvidas com as famílias e indivíduos (BRASIL, 2013, p.12) 

 

 Quando o texto das Orientações Técnicas da Vigilância Socioassistencial (2013) se refere a 

atuação sobre o território isso significa atuação no plano coletivo, que demanda, por um lado, o 

compromisso do poder público com a estruturação da oferta de serviços socioassistenciais 

compatíveis com as necessidades do território, e por outro lado, o estabelecimento de vínculos 

reais entre as equipes de referência dos serviços e a comunidade a fim de desenvolver 

intervenções que de fato levem em consideração os direitos individuais e coletivos que 

representam o conjunto de vulnerabilidades presentes em um determinado espaço que se 

caracteriza por seus aspectos geográficos, sociais e culturais.  

 Deste modo compreendemos que se faz necessário que o conceito de território seja 

compreendido como um elemento de interlocução entre a intervenção das políticas públicas e as 

comunidades e povos tradicionais. Partindo do pressuposto que o território é por um lado, o 

espaço de vivência e constituição dos povos e comunidades tradicionais e, por outro o lócus da 

intervenção da Política de Assistência Social se faz necessário “estabelecer cooperações e 

parcerias que garantam, ampliem e efetivem os direitos fundamentais, numa perspectiva de 

transformação social 

pelo empoderamento” (MINAS GERAIS, 2014, p.09).  



 

4 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

Para tal é preciso compreender, por exemplo, que frequentemente os territórios dos povos 

e comunidades tradicionais ultrapassam as divisões político-administrativas (estados e municípios) 

a partir dos quais organizamos os serviços públicos. Nesse contexto é preciso considerar e 

respeitar a distribuição demográfica tradicional destes povos, independentemente de quais sejam 

as unidades geopolíticas definidas. Por outro lado, a efetivação de uma intervenção técnica que 

respeite e interaja positivamente com as comunidades e povos tradicionais necessita que 

compreendamos de que povos e comunidades estamos falando3. 

 

“Plantaram Chicão”: uma reflexão acerca das comunidades indígenas do Estado de Pernambuco 

 
 Desde a promulgação da Constituição federal de 1988 que os índios são reconhecidos 

como cidadãos diferenciados. Na prática isto significa que devemos respeitar suas formas de 

organização social, costumes, línguas, religiões e tradições. Além disso, devem ser respeitados os 

seus direitos originários sobre as terras que ocupam (Artigo 231). Disto concluímos que os 

indígenas devem ser respeitados em seu direito de viver conforme suas culturas, em suas terras 

ancestrais e de acordo com aquilo que compreendem como sendo o bem-viver. A Assistência 

Social, enquanto integrante de um campo de políticas públicas de proteção social – tal como 

definido no artigo 194 da Constituição Federal e na Lei Orgânica da Assistência Social (LOAS) – tem 

como princípios o atendimento das necessidades sociais da população, a universalização dos 

direitos sociais, o respeito à cidadania, autonomia, à convivência familiar e comunitária e a 

igualdade de direitos, sem discriminação de qualquer natureza.  Para que a Política de Assistência 

possa vir a efetivar sua oferta de modo a respeitar o direito à diferença das comunidades 

                                                           
3
 A seguir trataremos de alguns aspectos que caracterizam os povos e comunidades tradicionais em suas 

especificidades traçando um paralelo com a realidade territorial do nosso estado. Tal exercício de aproximação não 

tem a pretensão de esgotar a extensa diversidade dos povos tradicionais que aqui habitam, mas reconhecer em linhas 

gerais a sua existência e sua presença histórica. Trata-se portanto, de um recorte a partir de um olhar, uma trajetória 

profissional e uma linhagem teórico-metodológica específica, que reconhece que há muito a ser pensado, vivenciado 

e falado sobre os povos que serão aqui abordados e mais ainda sobre os que não serão mencionados ao longo do 

texto por razões metodológicas e práticas. 



 

5 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

indígenas é importante conhecer um pouco do histórico destas 

comunidades a partir da realidade do nosso próprio território. 

 Quando utilizamos a expressão “povos indígenas” 

estamos nos referindo a uma grande diversidade de grupos 

sociais nativos do território brasileiro, por esse motivo, também 

podemos nos referir a estas populações como “povos 

originários” ou “autóctones”, pois habitavam estas terras muito 

antes da invasão europeia. O pertencimento a uma comunidade 

indígena é estruturado por vínculos interpessoais de parentesco 

e/ou vizinhança que também se relacionam com recursos culturais do seu povo, como, por 

exemplo, formas de expressão linguística e/ou artística, práticas tradicionais, saberes, como modo 

de afirmação do seu modo de viver e se identificar.  

 O critério para definir se uma pessoa é indígena dever ser sua própria autoidentificação, ou 

seja, qualquer pessoa que se identifica como indígena e pertence a uma comunidade que a 

reconhece como tal deve ser considerada índio/a. Desse modo, não são características fenotípicas 

ou utilização de objetos –  tais como: cocares de penas, maracás, corpos nus sob pinturas de 

urucum ou jenipapo, bordunas, zarabatanas, arco e flechas – que definem a identidade de um 

indivíduo enquanto indígena. Por isso os antropólogos falam frequentemente que indígena é mais 

um “modo de ser” do que de aparecer (MDSA, 2016, p.12): 

Mas, índio é tudo igual? 
Um preconceito comum é considerar indígenas apenas aqueles que se comportam como o 
estereótipo que temos: índios de cabelos lisos, vivendo sem roupa, na floresta, caçando e 
pescando. Vários povos indígenas têm contato com a sociedade envolvente (não indígena) 
há muitos séculos e adotaram costumes ou práticas, como uso de roupas, de telefones 
celulares, de fraldas para as crianças, sem deixarem de ser índios. Da mesma forma, 
outros povos possuem uma imagem diferente do estereótipo e têm pele mais escura ou 
mais clara e cabelos cacheados, por exemplo. A principal característica da população 
indígena no Brasil é sua enorme diversidade. 

Atualmente o Estado de Pernambuco conta com a presença de dez etnias indígenas4 em 

seu território. Estes diferentes povos possuem costumes, língua, território, organização, 

                                                           
4
 São elas: Atikum, Fulni-ô, Kambiwá, Kapinawá, Pankará, Pankararu, Pipipã, Truká, Tuxá, Xucuru. Veja no anexo 1 

Quadro das Etnias Indígenas de Pernambuco. 

“Povos Indígenas” 

São aqueles que assim se 
identificam porque 
reconhecem uma ligação 
com os grupos originários, 
constituem coletividades 
específicas e se distinguem 
da sociedade nacional 
dentro da qual estão 
inseridos (MDSA, 2016, 
p.12). 



 

6 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

religiosidade e conhecimentos diversos. Como já mencionado, no Brasil, um intenso e violento 

processo de colonização pressionou estas populações deslocando-as de seus territórios 

tradicionais, aglomerando-as em povoamentos e missões, destruindo suas referências culturais e 

sociais. 

Ao longo da história, o Estado brasileiro adotou práticas coloniais de relacionamento com 
os povos indígenas. Impôs nomes tribais e chefes arbitrariamente, deslocou e concentrou 
populações em espaços exíguos, favoreceu a exploração dos recursos naturais dos 
territórios indígenas por interesses alheios, implantou sistemas paternalistas e precários 
de assistência social (MDSA, 2016, p.9) 

  

 Os aldeamentos pernambucanos não fugiram a esta regra e são fruto de processos de 

resistência dos povos indígenas aos diversos ataques sofridos ao longo dos séculos. Os povos 

indígenas de Pernambuco se concentram nos Sertões e as diferentes etnias presentes sofreram os 

impactos das fortes pressões da expansão colonial, sendo o Estado historicamente um dos 

principais agentes de perseguição destas populações “o impacto quantitativo e qualitativo da 

invasão e colonização, portanto, foi incomparavelmente maior que o já admitido pela má 

consciência ocidental” (Viveiros de Castro, 1993, p.30). Dito isto, é imprescindível estarmos 

atentos/as para este histórico problemático da relação entre o poder público e as comunidades 

indígenas, pois ele faz parte da memória viva destas comunidades e estabelece em grande medida 

as estratégias protecionistas destes povos e comunidades que veem com justificada desconfiança 

as aproximações dos agentes das políticas públicas, por mais bem intencionados/as que sejam. 

 Para encerrar este ponto gostaria de ressaltar a eminente figura de Francisco de Assis 

Araújo, Cacique Chicão, importante liderança do Povo Xucuru que foi brutalmente assassinado no 

ano de 1998 por ter se tornado um grande defensor dos direitos dos povos indígenas e enfrentado 

as elites agrárias em defesa do direito do seu povo à terra ancestral onde habitam. Infelizmente 

ainda vivenciamos em nosso país conflitos sangrentos onde povos indígenas são massacrados, 

lideranças assassinadas, o seu direito aos territórios tradicionais negados, em favor de interesses 

de elites agrárias, empresas, entre outros.  

 Como podemos vislumbrar os povos e comunidades indígenas demandam uma atenção 

diferenciada por parte da Assistência Social, pois reúnem um conjunto de características que 

tornam sua condição social extremamente fragilizada. O primordial ao se pensar estratégias de 



 

7 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

intervenção junto à estas populações é a ênfase ao processo de escuta e o respeito à sua 

autodeterminação, que significa, compreender qual política pública os indígenas consideram 

importante e como eles acreditam ser a melhor forma de implementação desta.  

 

Quilombo de Xambá: a história do primeiro quilombo 

urbano do Brasil 

 Segundo o Guia de Acesso à Políticas Públicas 

para Comunidades Quilombolas, confeccionado pela 

SEPPIR (2013), há presença de Comunidades 

Quilombolas  em 24 estados brasileiros, sendo a maior 

parte nos estados do Maranhão, Bahia, Pará, Minas 

Gerais e Pernambuco. Além dos Quilombos que se 

formaram no período da escravidão, muitos foram 

formados no período pós-abolição pois esta forma de organização comunitária continuou a ser 

para muitos negros a única forma de sobreviver em liberdade. Os territórios e comunidades 

quilombolas tem um histórico de formação bastante diverso. Os quilombos se formaram por 

doações de terras originadas da desagregação de monoculturas como a cana-de-açúcar e o 

algodão, compra de terras, terras conquistadas através de prestação de serviços, conquistas 

através de guerras e por fim áreas de ocupação histórica de negros que fugiram da escravidão. 

Temos ainda que mencionar as chamadas “terras de preto”, “terras de santo” ou “terras de 

santíssima”, que indicam uma territorialidade vinda de propriedades de ordens religiosas, da 

doação de terras para santos e do recebimento de terras em troca de serviços religiosos. 

 A partir da inserção do tema quilombo na Constituição brasileira, nos artigos 215 e 216 e 

no art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias, que esta categoria passou a fazer 

parte do ordenamento jurídico brasileiro (MDSA, 2005, p.9). Isto significou o reconhecimento do 

dever do Estado brasileiro para com as Comunidades Quilombolas. A negação da existência das 

Comunidades Quilombolas e, por consequência, de todo e quaisquer direito à elas relacionados 

aprofundou de modo brutal as feridas da escravidão. Os remanescentes de quilombo, são o 

principal repositório da resistência dos afrodescendentes ao sistema escravista que imperou no 

“Comunidades Quilombolas” 

São grupos étnico-raciais segundo 

critérios de autoatribuição, com 

trajetória histórica própria, 

dotados de relações territoriais 

específicas, com presunção de 

ancestralidade negra relacionada 

com a resistência à opressão 

histórica sofrida (Decreto 4.887, 

2003). 



 

8 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

nosso país por séculos. Os negros brasileiros vivenciam uma 

condição de diáspora, onde foram destituídos de suas 

origens e referenciais culturais tendo que criar estratégias 

de resistência dentro de um sistema opressor que os tratou 

como mercadoria na tentativa de desumanizá-los e destitui-

los de qualquer ligação com sua história. Neste contexto 

extremamente hostil os quilombos foram refúgios onde 

estas populações puderam se reinventar e proteger, dentro 

do possível, seu legado e suas referências. 

[...] as comunidades sempre se mantiveram organizadas e resistiram por 
séculos, guardando entre si um conjunto de valores ainda desconhecido: 
seus modelos de organização, as manifestações culturais, suas riquezas 
naturais, as formas de produzir e de se relacionar com a natureza, suas 
tecnologias para lidar com a terra, seus modelos de gestão, não só das 
terras, mas do conjunto de coisas existentes nesses territórios, o 
significado que tem seus entes queridos, seus deuses e suas crenças 
(MDSA, 2005, p.9). 
 

 Como resultado dos diversos processos de resistência 

as Comunidades Quilombolas transformaram-se em 

referência de luta e sobrevivência, uma vez que, 

sobreviveram sem a presença do Estado, tendo que 

desenvolver suas próprias estratégias organizativas de 

gestão destes territórios, de transmissão de conhecimento 

aos mais jovens, de cuidados à saúde, entre outras 

necessidades aos quais tiveram que dar resposta frente ao 

processo de total exclusão que vivenciaram.  

 Como fruto do ainda recente contato com o Estado 

ocorrem alguns choques ocasionados pelos diferentes referenciais normativos em que se baseiam 

o Estado, por um lado, e a comunidade por outro. Durante séculos estas populações viveram, se 

organizaram e autogeriram. Suas regras de convivência e de resolução de conflitos foram 

estabelecidas há séculos e continuam a ser o principal referencial de conduta de seus integrantes. 

A entrada neste último período 

dá-se pela constatação, discutida 

na esfera pública, de que o 

colonialismo, longe de ter 

terminado com a independência, 

continuou sob outras formas, 

mas sempre em coerência com o 

seu princípio matricial: o racismo 

como uma forma de hierarquia 

social não intencional porque 

assente na desigualdade natural 

das raças. Esta constatação 

pública é o primeiro passo para 

se iniciar a viragem descolonial, 

mas esta só ocorrerá se o 

racismo for confrontado por uma 

vontade política desracializante 

firme e sustentável. A construção 

dessa vontade política é um 

processo complexo, mas tem a 

seu favor, não só um punhado de 

convenções internacionais, como 

também e, sobretudo, a força 

política dos movimentos sociais 

protagonizados pelas vítimas 

inconformadas da discriminação 

racial. A viragem descolonial para 

ser eficaz, tem que ocorrer no 

Estado e na sociedade, no espaço 

público e no espaço privado, no 

trabalho e no lazer, na educação 

e na saúde. É, pois, um processo 

civilizatório, tão complexo 

quanto irreversível (SANTOS, 

2006). 



 

9 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

Tais características comparecem como desafios à atuação das políticas públicas que precisam se 

adaptar à realidade quilombola para poder de fato oportunizar o acesso aos serviços públicos a 

que tem direito enquanto cidadãos.  

Muito embora o movimento tenha pautado de forma sistemática a atuação do Estado 
com o intuito de diminuir os danos já causados pela sua ausência, só a partir de 2003, com 
a criação da Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial da Presidência da 
República (Seppir) e do Decreto nº 4.887/2003, que trata da regularização das 
comunidades, seguidos da criação do Programa Brasil Quilombola (PBQ), coordenado pela 
Seppir, é que o Estado, de forma mais estruturada, começa a buscar formas de dar 
respostas às demandas dessa população específica, que aguarda por essas ações há 
séculos (MDSA, 2005, p. 10) 

 

 Os desafios impostos pelo reconhecimento da dívida histórica do Estado para com a 

população negra, em especial as Comunidades Quilombolas, gera um imperativo de reflexão no 

contexto de execução da Política de Assistência Social. Temos de modo evidente em nosso 

cotidiano de atuação uma clara composição racial do público que é cotidianamente usuário do 

conjunto de ações da Política de Assistência social. Os dados oficiais originados nos diferentes 

órgãos governamentais que se voltam para a análise da questão social no nosso país revelam de 

modo inconteste que a pobreza e extrema pobreza tem cor e ela é negra. Tal realidade, apesar de 

evidente, ainda não é adequadamente abordada nas nossas estratégias de ação, planejamento, 

decisões políticas, produções acadêmicas e discussões políticas. Enquanto política setorial ainda 

precisamos avançar muito no enfrentamento dos desafios de superação do racismo em nossas 

práticas profissionais e também como pauta de reflexão junto aos usuários dos serviços 

socioassistenciais. 

 Como último ponto de reflexão acerca das Comunidades Quilombolas e seu legado para a 

nação brasileira faço um breve resgate do histórico do Quilombo Urbano de Xambá com o intuito 

de trazer um belo exemplo da força destas comunidades que resistiram e seguem até hoje 

transmitindo seus conhecimentos e se reinventando através das novas gerações. 

 O Ilê Axé Oyá Meguê, da Nação Xambá, se encontra situado desde 1951, no Bairro de São 

Benedito, em Olinda, na localidade do Portão do Gelo, e é a primeira comunidade remanescente 

de quilombo situada em perímetro urbano reconhecida, pela Fundação Palmares, como quilombo. 

Seu histórico de lutas remonta ao ano de 1920 quando o Babalorixá Artur Rosendo Pereira se 



 

10 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

muda de Alagoas para Pernambuco fugindo da repressão policial às casas de culto afro-brasileiro. 

Em solo pernambucano as perseguições se sucedem, mas a comunidade do Xambá persiste na luta 

pela preservação de sua religiosidade e seu modo de ser e existir. Sob a liderança de sua principal 

matriarca, Mãe Biu, a Nação Xambá sobreviveu a todos os ataques sofridos e se estabeleceu 

preservando os seus costumes e tradições. A comunidade de Xambá se configura como um belo 

exemplo da capacidade de resistência do povo quilombola ainda mais por estar imersa em um 

contexto urbano e até hoje preservar uma comunidade que vive em torno de seus costumes e 

religião.  

 

Ciganos: a invisibilidade de uma tradição nômade milenar 

 As origens dos Povo Ciganos ainda hoje são objeto de estudo, porém a teoria mais aceita 

atualmente afirma que eles são originários da Índia e que há cerca de mil anos começaram a se 

dispersar pelo mundo. No Brasil, o registro oficial de chegada data de 1574: um decreto do 

Governo Português que deportava o cigano João Torres e sua esposa Angelina para as terras 

brasileiras por cinco anos (SEPPIR, 2013). Há, no país, a presença de pelo menos três etnias 

ciganas5: Calon, Rom e Sinti. Cada uma destas etnias tem sua língua e costumes próprios. 

 Dispomos de dados muito incipientes sobre os Povos Ciganos, de acordo com a Pesquisa de 

Informações Básicas Municipais (MUNIC) em 2011 foram identificados 291 acampamentos 

ciganos, localizados em 21 estados, sendo que os estados com maior concentração de 

acampamentos ciganos são: Bahia, Minas Gerais e Goiás. Dos 291 municípios que declaram ter 

acampamentos ciganos em seu território apenas 40 afirmaram desenvolver políticas públicas 

específicas para os Povos Ciganos.  

                                                           
5
 Os Rom brasileiros pertencem principalmente aos sub-grupos Kalderash, Machwaia e Rudari, originários da Romênia; 

aos Horahané, oriundos da Turquia e da Grécia, e aos Lovara. A eles se juntam os Calons, com grande expressão no 

Brasil e em todo o território nacional, oriundos da Espanha e Portugal. Os Sinti chegaram em nosso país 

principalmente após a 1º e 2º Guerra Mundial, vindos da Alemanha e da França (SEPPIR, 2013).  



 

11 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

 Em Pernambuco há cerca de 21 municípios com presença de ciganos. Muitos deles 

preferem não serem conhecidos como parte da etnia, um reflexo do preconceito6 experimentado 

no cotidiano de convivência com a sociedade. Apesar de viverem em contato frequente com a 

sociedade ocidental os ciganos tem uma grande capacidade de preservação de sua identidade 

cultural, que sofreu mudanças ao longo do tempo, mas segue sendo preservada.  

 A comunidade cigana comparece como um grande desafio às políticas públicas dadas as 

suas caraterísticas de circularidade territorial. Contudo, este não deve ser um impedimento ao seu 

acesso às políticas públicas. Uma primeira e importante ação deve ser direcionada à modificar o 

olhar para estas etnias superando uma visão estereotipada acerca destes povos e seus costumes 

para a partir daí refletir quais as possibilidades estratégicas de inserção destes contingentes 

populacionais nos serviços públicos oportunizando o acesso ao registro civil e outros direitos. 

 

Em busca de caminhos possíveis 

 Como pudemos ver ao longo deste texto as comunidades e povos tradicionais comparecem 

com uma riqueza e diversidade muito expressiva na composição populacional brasileira. Cada 

grupo possui ainda uma ampla diversidade interna que não cabe detalhar para os fins deste curso. 

O que é fundamental apreender a partir deste conteúdo é que efetivação de uma política pública 

eticamente comprometida com o reconhecimento do direito à diferença que se destina às 

comunidades e povos tradicionais precisa compreender as especificidades da presença destes 

grupos em cada território o que demanda estratégias diferenciadas, adaptadas a cada contexto 

em que se inserem.  

 Não existe receitas prontas e uniformizadas que possam atender ao conjunto de povos e 

comunidades tradicionais no que se refere às ações no âmbito da territorialidade que é “onde a 

vida acontece”, o que podemos fazer são aproximações em termos de características essenciais 

que foram apresentadas ao longo deste texto. O cotidiano demanda a sensibilidade e o 

comprometimento com a constante busca de caminhos possíveis, sempre pautada pelo respeito 

                                                           
6
 Os boatos de que roubam crianças e sempre buscam obter vantagem enganando as pessoas em transações 

comerciais fizeram com que os ciganos fossem preferindo a invisibilidade perante a sociedade. 



 

12 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

ao direito das comunidades e povos tradicionais de decidir sobre quais as prioridades e o formato 

das intervenções estatais que lhes trarão benefícios. A principal estratégia nestes contextos é a 

negociação, balizada pelo respeito as formas de ser e de viver das comunidades, garantindo o 

amplo e adequado acesso à informação e orientação necessárias à efetiva participação destas 

populações nos processos decisórios acerca de toda e qualquer intervenção em seu território ou 

que lhes afete direta ou indiretamente.   

 
 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Promulgada em 5 de outubro de 

1988. 

BRASIL. Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial. Guia de Políticas Públicas para Comunidades 

Quilombolas. Brasília: SEPPIR, 2013. 

BRASIL. Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial. Guia de Políticas Públicas para os Povos Ciganos. 

Brasília, 2013. 

BRASIL. Secretaria Nacional de Assistência Social (org.). Trabalho Social com Famílias Indígenas: Proteção Social 

Básica para uma oferta culturalmente adequada. Brasília: MDSA, 2016. 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Institui a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos 

Povos e Comunidades Tradicionais. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso em: 19 abr. 2017. 

MINISTÉRIO DO DESENVOLVIMENTO SOCIAL E COMBATE À FOME. Cadernos de Estudos. Desenvolvimento Social em 

Debate, n. 9, Brasília, DF, Secretaria de Avaliação e Gestão da Informação, 2005. 

MINISTÉRIO DO DESENVOLVIMENTO SOCIAL E COMBATE À FOME. Orientações Técnicas da Vigilância 

Socioassistencial, Brasília, DF, Secretaria de Avaliação e Gestão da Informação, 2013. 

MINAS GERAIS. Coordenadoria de Inclusão e Mobilização Sociais (CIMOS). Ministério Público de Minas Gerais 

(MPMG). Direitos dos Povos e Comunidades Tradicionais. Belo Horizonte: MPMG, 2014. Disponível em: 

<http://conflitosambientaismg.lcc.ufmg.br/wp-content/uploads/2014/04/Cartilha-Povos-tradicionais.pdf>. Acesso 

em: 18 abr. 2017.  

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
http://conflitosambientaismg.lcc.ufmg.br/wp-content/uploads/2014/04/Cartilha-Povos-tradicionais.pdf


 

13 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. As dores do pós-colonialismo. Folha de S. Paulo, São Paulo, 21 ago. 2006. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Histórias indígenas. In: Revista Novos Estudos (CEBRAP), n.36, julho de 1993. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXO 1 
 

QUADRO: Etnias Indígenas de Pernambuco 
 

Etnia Município Informações Gerais 

Atikum Carnaubeira da Penha Há vários registros antigos sobre a 
ocupação indígena da região da 
Serra do Umã. As primeiras visitas 
do Serviço de proteção ao Índio – 
SPI àquele grupo ocorreram entre 
1943 e 1945. 

Fulni-ô (“Carnijó” ou “Carijó”) Águas Belas – Serra do Comunati Vivem do artesanato e da 
agricultura de subsistência na Serra 
do Comunati. Conservam o idioma 
Yathê e alguns rituais como o 
Ouricuri. 

Kambiwá Ibimirim/Inajá/Floresta Grupo indígena de filiação linguística 
não determinada. Vivem na região 
das serras Negra e do Periquito 
desde pelo menos o início do século 
XIX, por força das perseguições dos 
coronéis da época. 

Kapinawá Buíque/Tupanatinga/Ibimirim Descendentes dos índios que 
habitavam a Aldeia do Macaco como 
os índios Prakió e Paratió. 

Pankará - Não há informações precisas 



 

14 

Conteudista: Juliana Cintia 

TEXTO 02 

 

Pankararu Tacaratu/Jatobá/Petrolândia Os Pankararu fazem parte do grupo 
mais amplo de “índios do sertão” ou 
Tapuia, caracterizado 
historicamente por oposição aos 
Tupi da costa e aos Jê dos cerrados à 
oeste. Conservam alguns dos seus 
constumes, como, por exemplo a 
festa do Flechamento do Umbu. 

Pipipã Ibimirim/Floresta Co-habitam os mesmo território dos 
Kambiwá. Foram praticamente 
dizimados no século XVIII. 

Truká Ilha da Assunção - Cabrobó Vivem da agricultura de 
subsistência. Durante o século XIX 
sofreu grandes pressões do centro 
urbano de Cabrobó o que fragilizou 
bastante o aldeamento. 

Tuxá Inajá Transferidos após a inundação de 
suas terras pelo lago da Hidrelétrica 
de Itaparica. 

Xucuru Pesqueira – Serra do Ororubá São os indígenas com histórico de 
ocupação mais antigo do estado, 
remontando até o período da 
colonização. Sendo ativos nas lutas 
em defesa dos direitos dos povos 
indígenas já tiveram várias 
lideranças assassinadas, entre eles, 
Francisco de Assis Pereira de Araújo, 
Cacique Chicão, importante ícone 
das lutas dos povos indígenas no 
Brasil. 

Fonte: https://www.ufpe.br/nepe/povosindigenas/ 

 


