
 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

 

 
 

Módulo I 

 

1. Família e a Origem da Desigualdade entre Homens e Mulheres 

 

Qual a origem da desigualdade entre homens e mulheres? 

Há explicações diferente para a origem dessa desigualdade presente ao longo da 

história nas diferentes regiões do mundo. 

Para refletir sobre a desigualdade entre homens e mulheres, partiremos da 

compreensão que sua origem é a cultura. Para ENGELS (1984), nas sociedades 

primitivas as mulheres eram livres:  

1. Não havia monogamia; 

2. Não havia propriedade privada; 

3. Havia igualdade política entre homens e mulheres.  

 

É quando a pessoa humana começa a cultivar a terra e a criar animais em 

rebanhos que se inicia o processo de ruptura com a agricultura de subsistência. Dadas 

as condições para que a pessoa humana produza mais que o necessário para sua 

sobrevivência, temos a transição da propriedade coletiva para a propriedade privada e 

cada família passa a representar uma unidade econômica da sociedade, nasce a família 

patriarcal.  

Assim, podemos dizer que: 

 

A) Para as teorias marxistas o surgimento da propriedade privada faz surgir a 

família monogâmica; 

B) A monogamia é a base da família patriarcal; 

C) A família patriarcal é primeira manifestação de desigualdade de classe e 

gênero; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Foi à primeira forma de família que não se baseava em condições naturais, mas 
econômicas, e concretamente no triunfo da propriedade privada sobre a 
propriedade comum primitiva, originada espontaneamente. Os gregos 
proclamavam abertamente que os únicos objetivos da monogamia eram a 
preponderância do homem na família e a procriação de filhos que só pudessem 
ser seus para herdar dele. 

ENGELS (p. 18) 

O Sistema Único de Assistência Social e a Igualdade de Gênero 
 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

 

 

 

 

 

Antes de iniciarmos as discussões sobre gênero uma questão importante que 

merece nossa reflexão é sobre a matricialidade sociofamiliar no SUAS (Sistema Único 

de Assistência Social). Para a Política Nacional de Assistência Social (Brasil, 2004, p.40) 

“[...] a matricialidade sociofamiliar se refere à centralidade da família como núcleo social 

fundamental para a efetividade de todas as ações e serviços da política de assistência 

social”.  

 Ocorre que a Política Nacional de Assistência Social “Em decorrência das 

transformações vivenciadas no âmbito dos arranjos familiares, a família é entendida 

como o grupo de pessoas que se acham unidas por laços consanguíneos, afetivos e/ou 

de solidariedade, independentemente das características assumidas” (PERNAMBUCO, 

2012).  De modo que para a Política Nacional de Assistência Social, a família não é 

compreendida como a instituição sacralizada e organizada a partir de hierarquias 

opressoras do homem sobre as mulheres e crianças.  

Atualmente a pessoa de referência na família brasileira é a mulher. Dados oficiais 

apontam que “Da década passada até 2002 houve um crescimento de 30% da 

participação da mulher como pessoa de referência da família” (BRASIL, 2004). Em 2014, 

uma mulher como pessoa de referência na família representava 39,8% das famílias, 

observem que o número vem crescendo.  Entre os anos de 2004 e 2014, houve 

aumento de 67% nos lares chefiados por mulheres. (SIS, 2015) 

É a família núcleo social que fortalecido a partir da perspectiva de 

compartilhamento de responsabilidades e garantia do direito à igualdade dos sujeitos, 

que pode estrategicamente corroborar para efetividade das ações e serviços da política 

de assistência social.  

 A compreensão da centralidade da família como núcleo social estratégico para a 

Política de Assistência Social, não pode representar de forma alguma a reprodução da 

posição histórica das mulheres na família, de submissa, cuidadora que não recebe 

cuidados e vítima da violência doméstica silenciada, posições impostas pela construção 

social decorrente da Ordem Patriarcal de Gênero.  

 

2. Gênero e Patriarcado 

 

Os estudos apontam que “[...] gênero, como um conceito, surgiu em meados dos 

anos 70 e disseminou-se instantaneamente nas ciências a partir dos anos 80. Tal 

reformulação surgiu com o intuito de distinguir e separar o sexo – categoria analítica 

marcada pela biologia e por uma abordagem essencializante da natureza ancorada no 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

biológico – do gênero, dimensão esta que enfatiza traços de construção histórica, social 

e sobretudo política que implicaria análise relacional.” (MATOS, 2008, p. 336) 

 Para Joan Scott (1989, p. 19) “as preocupações teóricas relativas ao gênero como 

categoria de análise só apareceram no final do século XX”. Os estudos das feministas 

deram visibilidade à história das mulheres, à sexualidade e ao trabalho, no entanto, é 

quando “gênero” passa a ser categoria de análise que os estudos ganharam legitimidade 

acadêmica (SCOTT, 1989, p. 6). Para autora “[...] Uma das razões, porém, do recurso ao 

termo gênero foi, sem dúvida, a recusa do essencialismo biológico, a repulsa pela 

imutabilidade implícita em “a anatomia é o destino”, assunto candente naquele momento 

histórico”. 

Assim que podemos dizer que que sexo referente a aspectos biológicos, 

enquanto gênero se refere aspectos da cultura. 

 

Para Donna Haraway (2004, p. 221), gênero é “[...] um conceito desenvolvido 

para contestar a naturalização da diferença sexual em múltiplas arenas de luta”. Ela 

aponta que os “[...] significados modernos de gênero se enraízam na observação de 

Simone de Beauvoir de que não se nasce mulher, torna-se mulher” (p. 211). Ou seja, 

não é o fato de nascermos biologicamente com genitália feminina que nos torna 

mulheres com certas características tidas como femininas, tais como, sensíveis, 

amorosas, cuidadoras, dóceis, calmas, etc. Nos tornamos mulheres a partir do processo 

cultural, onde nos é ensinado, que devemos falar manso, cuidar de bonecas e assim ser 

mãe, obedecer, não questionar superiores e assim por diante. Essas imposições são 

ditadas pela construção do que é feminino e masculino na sociedade.  

Para Scott (1989, p. 21), a definição de gênero envolve vários elementos. Assim, 

ela descreve também seu conceito: “[...] gênero é um elemento constitutivo de relações 

sociais baseadas nas diferenças entre os sexos, e o gênero é uma forma primeira de 

significar as relações de poder”. Os elementos relacionados são os símbolos culturais, 

os conceitos normativos, as relações de gênero e a identidade subjetiva (SCOTT, 1989, 

p. 22). Assim observamos que “Os elementos se relacionam produzindo no subjetivo 

coletivo o não reconhecimento das mulheres enquanto titulares de direitos humanos.”1 

Podemos dizer que gênero é um conceito útil para os estudos sobre as 

desigualdades entre homens e mulheres, no entanto, assim como Saffioti consideramos 

que o conceito de patriarcado é fundamental para a compreensão das desigualdades.  

Saffioti (2004, p. 138-139) destaca que não é apropriado utilizar, de forma 

substitutiva, gênero e patriarcado: 

 

                                                           
1 Amorim, Elba Ravane Alves. Casa-abrigo para as mulheres em situação de violência doméstica em 

Pernambuco: sob a ótica das mulheres pós-abrigadas / Elba Ravane Alves Amorim. – Recife: O Autor, 

2015. p. 75. 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

Não se trata de abolir o uso do conceito de gênero, mas eliminar sua utilização 

exclusiva. Gênero é um conceito por demais palatável, porque é exclusivamente 

geral, a-histórico, apolítico e pretensamente neutro. Exatamente em função de 

sua generalidade excessiva, apresenta grande grau de extensão, mas baixo 

nível de compreensão. O patriarcado ou ordem patriarcal de gênero, ao 

contrário, como vem explícito em seu nome, só se aplica a uma fase histórica, 

não tendo a pretensão da generalidade nem da neutralidade, e deixando 

propositadamente explícito o vetor da dominação-exploração. Perde-se em 

extensão, porém se ganha em compreensão. Entra-se, assim, no reino da 

História. Trata-se, pois, da falocracia, do androcentrismo, da primazia 

masculina. É, por conseguinte, um conceito de ordem política.   

 

As discussões de gênero e patriarcado, é que nos dão sustentação teórica para 

compreender o fenômeno social da violência contra mulher no Brasil, da feminização da 

pobreza, na sub-representação das mulheres na política, na responsabilização das 

mulheres no cuidado com a família. 

É o processo histórico-cultural que nos coloca em uma posição de desigualdade 

social. Não é o corpo, é a cultura que nos torna desiguais.  BEAUVOIR (2009, p. 243) 

observa que: 
A história mostrou-nos que os homens detiveram sempre todos os poderes 

concretos; desde os primeiros tempos do patriarcado, julgaram útil manter a 

mulher em estado de dependência; os seus códigos estabeleceram-se contra 

ela; e foi assim que ela se constituiu concretamente como Outro. 

 

Para Hartmann (apud HARAWAY 2004, p. 227-228), o patriarcado vai além de 

uma ideologia e se constitui em um sistema materialmente organizado, sendo 

considerado pela autora como: “[...] um conjunto de relações sociais entre homens, que 

tem base material, e que, embora hierárquico, estabelece ou cria interdependência e 

solidariedade entre homens que os capacita a dominar as mulheres”. 

O patriarcado manifesta-se através de diversos mecanismos na sociedade 

contemporânea, como destaca Saffioti (2004, p. 104): 

 
[...] a base material do patriarcado não foi destruída, não obstante os avanços 

femininos, quer na área profissional, quer na representação no parlamento 

brasileiro e demais postos eletivos políticos. Se na Roma antiga o patriarca tinha 

direito de vida e de morte sobre sua mulher, hoje o homicídio é crime capitulado 

no Código Penal, mas os assassinos gozam de ampla impunidade. 

 

A violência praticada pelo homem contra a mulher foi naturalizada; quando se 

afirma isso, desconstrói-se que é natural e divina. A partir da cultura patriarcal, a 

desigualdade foi posta como natural para não ser questionada e o poder do homem se 

estabeleceu e se perpetua através do uso da violência, ancorada hegemonicamente na 

cultura brasileira.  

 

 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

3. Gênero, Capitalismo e Raça 

 

Convém destacar que a desigualdade entre homens e mulheres tem no sistema 

capitalista um marco que precisa ser observado, visto que: 

 

O aparecimento do capitalismo se dá, pois, em condições extremamente 

adversas à mulher. No processo de individualização inaugurado pelo modo de 

produção capitalista, ela contaria com uma desvantagem social de dupla 

dimensão: no nível superestrutural, era tradicional uma subvalorização das 

capacidades femininas traduzidas em termos de mitos justificadores da 

supremacia masculina e, portanto, a ordem social que gerara; no plano 

estrutural, à medida que se desenvolviam as forças produtivas, a mulher vinha 

sendo progressivamente marginalizada das funções produtivas, ou seja, 

perifericamente situada no sistema de produção. (SAFFIOTI, 2014, p.65-66). 

 

A ordem capitalista, que preconizou igualdade e liberdade aos homens para que 

os contratos de trabalhos pudessem ser celebrados, hierarquizou em categorias 

trabalhadores e trabalhadoras; remunerou conforme essa hierarquização, o trabalho 

dos sujeitos, fundamentando e perpetuando a desigualdade de gênero. 

Sobre a máscara da integração ao mercado e do sucesso decorrente do esforço 

individual, foi disfarçada a real condição da mulher em uma sociedade estruturada a 

partir da desigualdade de classe. Destaca Saffioti (2014, p. 67):   

 

As desvantagens sociais de que gozavam os elementos do sexo feminino 

permitiam à sociedade capitalista em formação arrancar das mulheres o máximo 

de mais-valia absoluta através, simultaneamente, da intensificação do trabalho, 

da extensão da jornada de trabalho e de salários mais baixos que os masculinos, 

uma vez que para o processo de acumulação rápida de capital, era insuficiente a 

mais-valia relativa obtida através do emprego da tecnologia de então. 

  

 Parece-nos que não restam dúvidas de que as mais diversas instituições - 

religiosas, econômicas ou de instrução/educação - serviram ao poder patriarcal. 

Compreendemos, assim, que na estrutura de poder patriarcal, a mulher não é sujeito, é 

excluída da cidadania, sendo uma propriedade do homem e uma mercadoria barata do 

capitalismo.  

Importante ainda considerarmos que a desigualdade de gênero além de 

relacionar-se com a desigualdade de classe, se relaciona com as desigualdades de 

raça. O Brasil se constituiu a partir da negação da igualdade jurídica entre os sujeitos 

sociais. A desigualdade entre os exploradores europeus e os povos que aqui estavam, 

os/as índios/as e os que aqui chegaram através de um processo violento de retirada das 

suas pátrias, os negros e as negras. Assim, a desigualdade está no nascedouro da 

sociedade brasileira. 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

A figura central de um poder marcado pela dominação do homem branco, rico, 

cristão e heterossexual personificada no rei de Portugal ditava as relações de 

dominação marcadas pelo patrimonialismo estatal, tendo tais relações fortes implicações 

na formação social das mulheres.  

Destacando ainda Saffioti (2013, p. 234):  

 
As relações de produção prevalecentes na ordem escravocrata-senhorial e as 

inconsistências culturais do sistema de castas apresentavam-se como elementos 

decisivos dos papéis que as mulheres, de uma e de outra casa, 

desempenhariam na sociedade brasileira de então. Do ângulo desses dois 

fatores, o papel representado pela mulher negra tinha um caráter corrosivo.  

 

Foram atribuídos papéis de gênero diferente para as mulheres brancas e as 

mulheres negras, papéis que foram previamente determinados, impostos. Consideramos 

tarefa importante entender melhor os elementos constitutivos das diversas mulheres 

brasileiras, que, desde o início, tiveram papéis submissos, diferentes e definidos a partir 

dos serviços que prestariam dentro da cadeia econômica vigente. Saffioti (2013, p. 236) 

afirma que “[...] cabia à escrava, além de uma função no sistema produtivo de bens e 

serviços, um papel sexual [...] e continua:  

 
Se, por um lado, a função da negra escrava, enquanto mero instrumento de 

prazer sexual de seu senhor, não indica que nesta relação as partes envolvidas 

tenham superado o “nível primário e puramente animal do contrato sexual”, por 

outro, o produto desta relação assume, na pessoa do mulato, a forma de um foco 

dinâmico de tensões sociais e culturais. A exigência da prestação de serviços 

sexuais, que o senhor fazia em relação à negra escrava, tornava-se, pois, 

simultaneamente res e pessoa humana. Transfigura-se, assim, em processo de 

coisificação o papel que lhe cabia enquanto pessoa, e em criatura humana a 

coisa (instrumento de trabalho). A determinação sexo, cujo modo de operar é 

basicamente condicionado pelo modo de produção, passa a ter, sobre este 

mesmo modo de produção, uma influência ponderável.  (SAFFIOTI, 2013, p. 

236) 

 

 Se às mulheres negras era imposto o dever de cumprir com o papel de objeto, 

animalizadas e postas na condição de objetos de satisfação sexual do branco e também 

dos negros, as mulheres brancas eram sacralizadas, sendo-lhes imposto o dever de 

cumprir também com o papel que lhe era delegado:  

 

As mulheres brancas da época escravocrata apresentavam os requisitos 

fundamentais para submeter-se, sem contestação, ao poder patriarca, aliando à 

ignorância uma imensa imaturidade. Casavam-se, via de regra, tão jovem que 

aos 20 anos eram praticamente consideradas solteironas. Era normal que aos 15 

anos a mulher já estivesse casada e com um filho, havendo muitas que se 

tornavam mães aos 13 anos. Educadas em ambiente rigorosamente patriarcal, 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

essas meninas-mães escapavam ao domínio do pai para, com o casamento, 

caírem na esfera de domínio do marido. (SAFFIOTI, 2013, p.241). 

 

As negras das senzalas e as brancas que, entregues como objetos aos esposos 

pelos pais, estavam fadadas ao estupro legalizado sob o regime de direito patriarcal, 

sendo a satisfação sexual do patriarca branco um “direito”. Foi ali que o estupro foi 

naturalizado, sobre a égide de obrigação sexual da mulher para com o homem.  

E se ao homem era assegurado satisfazer-se com a branca da casa grande ou 

com as negras das senzalas, às mulheres era imposta a violência sempre que houvesse 

suspeita que estas poderiam fugir ou que haviam fugido da educação patriarcal imposta.  

O processo de formação cultural do Brasil é marcado pelo patriarcado, classismo 

e racismo. Racismo “[...] no sentido estrito da palavra, consiste no preconceito contra um 

ou mais grupos raciais, que se manifesta em comportamento hostis para com os 

membros desses grupos[...]” (DUMMETT, p. 40) 

Construção histórica que impacta negativamente no presente que ainda é 

marcado pela violação de direitos da população negra e pela negação da identidade, 

visto que no Brasil, a pessoa negra sofre as marcas dos estereótipos, de modo que além 

dos estereótipos de gênero, as mulheres negras trazem consigo os estereótipos de raça. 

De acordo com Matilde Ribeiro (2004, 89): 

 
O processo de socialização baseia-se, em geral, na visão de que “negro é ruim, 

feio e sujo” e que “mulher deve ter lugar menos favorecido”. Assim sendo, olhar-

se no espelho e reconhecer-se como o nariz chato cabelo de pixaim, a bunda 

grande como atributos valorativos torna-se muito difícil. Assim, negros, a partir 

de características como cor de pele (a mais escura) aliada aos aspectos sociais 

e culturais, associa-se não apenas à feiura mas à subalternidade e à 

invisibilidade. 

 

Assim, as políticas públicas das mulheres que se relacionam com as políticas 

públicas de assistência social devem ser capazes de provocar rupturas nesse processo 

histórico de negação de direitos, subalternização e invisibilidade social, para tanto é 

preciso compreender que a mulher branca ou negra de classe dominante, média ou 

trabalhadora, pertencente ao subproletariado, a mulher pobre e negra, a mulher do 

campo e da cidade, a mulher lésbica, a mulher trans e a mulher com deficiência, sofrem 

impacto diferente no acesso a direitos e serviços públicos e portanto as políticas 

públicas precisam observar tais especificidade. 

 

4. Políticas Públicas e Gênero  

Sobre políticas públicas, recorremos à abordagem bastante didática de Leonardo 

Secchi (2012, p. 3), que aponta algumas questões: 

 

 

 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

 

  

Para explicar nossa compreensão, precisamos analisar quem são as atrizes que, 

na arena política, “[...] têm capacidade de influenciar, direta ou indiretamente, o conteúdo 

e os resultados das políticas públicas.” (SECCHI, 2012, p. 77). 

Não resta dúvida de que foram as mulheres, através da pressão política dos 

movimentos feministas e populares, que, utilizando das denúncias na imprensa, nas 

passeatas, nas vigílias e das denúncias dos organismos internacionais, colocam na 

agenda pública a necessidade da desigualdade de gênero ser superada através de 

políticas públicas.  

Destaca Leonardo Secchi (2012, p. 34): 

 
Um problema é a discrepância entre o status quo e uma situação ideal possível. 

Um problema público é a diferença entre o que é e aquilo que se gostaria que 

fosse a realidade pública. Um problema público pode aparecer subitamente, por 

exemplo, uma catástrofe natural que afeta a vida das pessoas de determinada 

região. Um problema público pode ganhar importância aos poucos, como o 

congestionamento nas cidades ou a progressiva burocratização de 

procedimentos e serviços públicos. Um problema pode estar presente por muito 

tempo, mas não receber suficiente atenção porque a coletividade aprendeu a 

conviver com ele, como o caso da favelização das periferias das grandes 

cidades. 

 

 

 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

 

 

Fazemos assim uma pergunta:  

 

 

Qual problema as políticas sociais, as 

políticas para as mulheres pretende 

solucionar? 

 

 

 

 

  Para nós, mulheres, o público e o privado, em certa medida, não se separam. 

Isso porque o que desejamos para realidade pública é também o que desejamos para o 

mundo privado. As transformações públicas impactam o mundo privado e as relações do 

mundo privado, dão sustentação à hierarquia de poder estabelecida na vida pública. 

Nossa realidade desejável é a igualdade de gênero.   

Marta Ferreira Santos Farah (2004, p.50-51) destaca que a participação das 

mulheres na luta pela redemocratização e pós-redemocratização foi decisiva para que 

elas se constituíssem enquanto atrizes alvo de uma política pública específica. 

Aponta a autora que os movimentos feministas direcionaram suas ações de 

cobrança social para os diferentes níveis de governo: “[...] por exemplo, as 

reivindicações na área de combate à violência contra a mulher se dirigiram 

prioritariamente aos níveis estadual e municipal” (FARAH, 2004, p. 52). 

Ainda sobre as atrizes capazes de influenciar o conteúdo e os resultados das 

políticas públicas, Leonardo Secchi (2012, p. 87) destaca os grupos de interesse e 

exemplifica com os movimentos feministas. Vejamos: 

 
Os grupos de interesse podem ser formalmente constituídos, a exemplo de 

sindicatos, colegiados profissionais, associações comerciais, ou serem informais, 

como nos casos de movimentos feministas, de movimentos sem-teto, de grupos 

ambientalistas etc.  

  

Observe que, ao contrário da posição dos que optam por uma abordagem 

estatista, partindo da concepção de que as políticas públicas são monopólio de atores 

estatais, consideramos que as protagonistas da política pública são os movimentos 

feministas e as mulheres, daí nossa resposta à primeira pergunta ser negativa, seguida 

de uma afirmativa. Resumindo nossa resposta: não, as políticas públicas não são 

elaboradas exclusivamente por atores estatais, e, sim, elas também são elaboradas por 

atores não estatais.  



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

Para ilustrar com um exemplo mais recente, ressaltemos o Plano Nacional de 

Políticas para as Mulheres (PNPM) 2013-2015, resultado da 3ª Conferência Nacional de 

Políticas para as Mulheres (3ª CNPM), que ocorreu em dezembro de 2011 e contou com 

200 mil participantes em todo país (entre conferências municipais e estaduais) e 2.125 

delegadas na etapa nacional, da qual participei como delegada. 

Na Conferência, participaram da elaboração das propostas do PNPM: governos 

municipais, estaduais e nacionais, através de suas delegadas e a sociedade civil. 

Delegadas que foram eleitas para etapa nacional, representantes de organizações ou 

não. Eis o retrato da abordagem multicêntrica, que é aquela que “[...] considera 

organizações privadas, organizações não governamentais, organismos multilaterais, 

redes de políticas públicas (policy networks) [...]” na elaboração das políticas públicas 

(SECCHI, 2012, p. 2). 

É importante destacar os mecanismos de participação direta das mulheres na 

elaboração das políticas públicas, a exemplo das Conferências, visto que, nestas, as 

mulheres em todo país, de todas as regiões, níveis de escolaridades, faixa etárias e 

profissões, organizadas ou não, interferem diretamente nas diretrizes a serem postas 

como um dever do Estado brasileiro. Sem esses processos, as mulheres, isoladas, não 

se constituiriam enquanto sujeitos capazes de influenciar essa elaboração.   

A abordagem estatista não desconsidera a capacidade de os setores não estatais 

influenciarem as políticas públicas, no entanto, não reconhece a sua capacidade de 

estabelecer e liderar os processos de políticas públicas.  

Quanto à segunda pergunta (“Políticas Públicas também se referem à omissão, 

ou à negligência?”), respondemos que sim, sendo, mais uma vez, necessário retomar o 

problema ao qual a política pública para as mulheres procura responder. Pensamos no 

estudo aqui realizado ou nas conferências que participamos. As políticas públicas para 

as mulheres buscam assegurar o direito a uma vida sem desigualdade. Ocorre que a 

violência contra mulher é legitimada na desigualdade de gênero e utilizada para 

manutenção do sistema patriarcal; desse modo, o Estado, que também instrumentaliza a 

manutenção do sistema de dominação patriarcal por omissão em não implementar 

políticas públicas de gênero, funciona como um freio aos avanços nos direitos das 

mulheres que representa a possibilidade de desestruturação do poder patriarcal. 

No entanto, para Leonardo Secchi (2012, p.4.), uma política pública exige sempre 

uma ação: “Uma política pública deve resultar em uma diretriz intencional, seja ela uma 

lei, uma nova rotina administrativa, uma decisão judicial etc.” e fundamenta sua posição: 

Ocorre que, especificamente no caso em análise, a desigualdade entre homens e 

mulheres nada decorreu pelo curso “natural”, mas das ações e omissões dos 

governantes em todo o mundo ao longo da história da humanidade que foram 

impactantes no processo naturalizador de tais desigualdades, razão pela qual 

discordamos da posição do autor.  



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

A terceira questão é mais complexa: “Apenas diretrizes estruturantes (de nível 

estratégico) são políticas públicas? Ou as diretrizes mais operacionais também podem 

ser consideradas políticas públicas?”  

Nesse quesito, filiamo-nos ao autor: “Nosso posicionamento é de que são 

políticas públicas tanto as diretrizes estruturantes (de nível estratégico) como as 

diretrizes de nível intermediário e operacionais” (SECCHI, 2012, p. 5). 

A situação ideal seria uma sociedade de igualdade entre homens e mulheres. 

Seguindo os ensinamentos de Secchi, montamos a figura exemplificativa abaixo: 

 

 

                                          -------------PROBLEMA---------------- 

 

 

 

 

 

 

 

Acrescentamos à figura os efeitos do problema central, a desigualdade: a 

violência, os salários desiguais e a baixa representatividade na política.  

Vera Soares (2004, p. 172) observa que o feminismo vai incluir as mulheres no 

conceito de cidadania e, a partir daí, obtemos o direito de ter direitos: 

 
O conceito de cidadania que o feminismo vai explorar está vinculado ao acesso e 

à redefinição de direitos: direitos de ter direitos. Identifica a cidadania com o 

processo de criação de espaços públicos novos e múltiplos, não com a mera 

ocupação de espaços existentes anteriores às práticas dos sujeitos políticos. 

 

 Vale observar que do ponto de vista de fortalecimento da municipalização das 

políticas públicas para as mulheres, Pernambuco é uma referência. Criada em 2007 pelo 

Governador Eduardo Campos, até março de 2015 o Organismo Estadual de Política 

Pública para as Mulheres já havia impulsionado a criação Organismos Municipais em 

177 municípios de Pernambuco.  

 É importante considerar que esses organismos tem os mais diferentes formatos. 

São secretarias, diretorias, coordenadorias, gerencias. Em alguns municípios possuem 

autonomia política, administrativa e financeira, em outros estão vinculados ao Gabinete 

do/a Prefeito/a e em muitos municípios estão vinculados a Política de Assistência Social. 

Como melhor estudaremos no Módulo II quando vamos debater os desafios da política 

de assistência social na garantia da igualdade entre homens e mulheres.  

  

 

 

Status quo – Violação 

dos Direitos Humanos 

das Mulheres 

Situação Ideal Possível 

– Igualdade entre 

homens e mulheres Violência 

Salários desiguais 

Baixa representatividade na Política 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

1. REFERÊNCIAS 

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Lisboa: Quetzal, 2009.  

 

BRASIL, Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome, Política Nacional 

de Assistência Social. Brasília, 2004. 

BRASIL. Síntese de indicadores sociais: uma análise das condições de vida da 

população brasileira: 2015 / IBGE, Coordenação de População e Indicadores 

Sociais. - Rio de Janeiro: IBGE, 2015 

 

DUMMETT, Michael. O que é o Racismo? In Racismo em Mente. São Paulo: 

Madras, 2005. 

 

ENGELS, Friedrich.  A origem da família, da propriedade privada e do estado.  Trad. 

José Silveira Paes. 3 ed. São Paulo: Global, 1984. 

 

FARAH, Marta Ferreira Santos. Gênero e Políticas Públicas. Revista Estudos 

Feministas, jan-abr, año/vol.12, número, 001, Universidade Federal do Rio de 

Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil, 2004. 

 

HARAWAY, Donna. “Gênero” para um dicionário marxista: a política sexual de uma 

palavra. Cadernos Pagu, 2004, 22, p. 201-246. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/cpa/n22/n22a09.pdf>. Acesso em: 06 fev. 2014. 

 

MATOS, Marlise. Teorias de gênero ou teorias e gênero? Se e como os estudos de 

gênero e feministas se transformaram em um campo novo para as ciências.  

Estudos Feministas, Florianópolis, 16(2): 333-357, maio-agosto/2008.  p.336. 

 

PERNAMBUCO. Governo de. SecMulher. Anuário 2016. 

 

RIBEIRO, Matilde. Relações raciais nas pesquisas e processos sociais: em busca de 

visibilidade para as mulheres negras. In A Mulher brasileira nos espaços públicos e 

privados / Gustavo Venturi, Marisol Recamán e Suely Oliveira, organizadores. – 1. 

Ed. – São Paulo: Editora Perseu Abramo, 2004. 

 

SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Fundação Perseu 

Abramo, 2004.   

 

___________, Heleieth. A Mulher na Sociedade de Classes - Mito e Realidade - 3ª 

Ed. 2013. São Paulo: EXPRESSÃO POPULAR.  

 



 

Elba Ravane Alves Amorim 

TEXTO 01 

 

SCOTT, Joan W. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & 

Realidade, Porto Alegre, n. 20, v.2, p. 71-100, jul./dez. 1995 [1986]. 

 

SECCHI, Leonardo. Políticas públicas – Conceitos, esquemas de análise, casos 

práticos. São Paulo: Cengage Learning, 2012.  

 

SOARES, Vera. O feminismo e o machismo na percepção das mulheres brasileiras. 

In. A Mulher brasileira nos espaços públicos e privados / Gustavo Venturi, Marisol 

Recamán e Suely Oliveira, organizadores. – 1. Ed. – São Paulo: Editora Perseu 

Abramo, 2004. 


